
ThPQ 152 (2004) 3-15 3 

MAG DA MOTTE 

Verborgene Religiosität 
Ist gegenwärtige Literatur für Glaubensfragen (noch) sensibel? 

Solange die europäische Kultur noch markant christlich geprägt war, fanden explizit reli­
giöse Themen auch in der Literatur ihren deutlichen Niederschlag. Seit der Mitte des 20. 
Jahrhunderts hat sich diese Situation drastisch verändert. Ja, in der Gegenwartsliteratur 
sind religiöse Themen überhaupt nur mehr marginal vertreten. Die renommierte Litera­
turwissenschaftlerin und Theologin Magda Motte gibt in ihrem Aufsatz einen orientie­
renden Überblick, bei welchen Autoren und Autorinnen Religion eine Rolle spielt. Ihr 
Aufsatz schließt mit einer aufschlussreichen Deutung: Obwohl "Gott" nur noch selten ein 
Thema ist, bleibt Literatur offen für die Suche nach den verlorenen Dimensionen von 
Transzendenz. (Redaktion) 

Von Jahr zu Jahr wird die Frage nach 
Spuren des Religiösen in der Literatur 
immer brisanter. Das unaufhaltsame 
Schwinden des jüdisch-christlichen 
Gottesglaubens, der Rückzug zahlrei­
cher Bürger aus kirchlichen Bindun­
gen, das Desinteresse an Religion und 
Kirche vor allem bei der jungen Gene­
ration und das Ausweichen vieler auf 
eine vage, oft sentimentale individuell 
gestaltete Religiosität bilden kaum 
einen Nährboden für die Gestaltung 
religiöser Fragen in der Literatur. 
So nimmt es nicht wunder, dass in den 
letzten vierzig Jahren der Begriff des 
Religiösen immer mehr erweitert, ja 
aufgeweicht wurde und alle Texte, die 
Grenzfragen des Lebens wie Suche 
nach dem Ich, Liebe und Beziehungs­
konflikte zwischen Generationen und 
Geschlechtern, Schuld und Versöh­
nung, Krankheit und Tod thematisier-

ten, als religiöse interpretiert wurden, 
was Kritiker wie Jens Jessen in seinem 
Bericht über den Kongress "Autono­
mie und Verantwortung - Religion und 
Künste am Ende des 20. Jahrhunderts" 
bereits 1995 in Berlin zu ironischen 
Kommentaren veranlasste: 
Sie zogen durchs weite Kunstgelände und 
apportierten alles, was irgend als religiös 
verstanden werden könnte. Es war ein 
edler und lächerlicher Wettstreit. Jeder 
wollte von seinem Feld die meisten Funde 
mitbringen ... t 
Bis heute haben sich diese Fragen nicht 
erledigt. Seit neuestem wird zudem 
von Literaturkritikern und Religions­
pädagogen eine Wiederbelebung reli­
giöser Themen beziehungsweise ein 
neues unbefangenes Reden von Gott 
festgestellt. 2 Doch bleibt zu fragen: Ist 
das wirklich so? Was verstehen die Re­
zensenten unter "religiös"? Welches li-

I Jens Jessen in: Frankfurter Allgemeine Zeitung, 19.1.1995, 18. 
2 Zum Beispiel von Thomas Macho, UUa Berkewicz, Arnold Stadler in: "Literaturen", hg. von Jan 

Bürger!Hanna Leitgeb/Sigrid Löffler, 11/02; Paul Konrad Kurz in: Die Vernunft der Dichter. In: StdZ 
10/1999,124. Jg.; ders., Göttliches Jetzt, Du Wir. Die Wiederentdeckung des Heiligen, CiG 43 u. 44/02, 
54. Jg. u.a. - Siehe auch: Ursula Homann, Welche Rolle spielt Gott in der modemen Literatur. In: 
http://ursulahomann.de/WelcheRoliespieltGottInDerModernenLiteratur/kapOOl-0015.-V gl. Bei­
trag der Verf. "Wunsch oder Wirklichkeit? - Religiöse Tendenzen in der Literatur des 21. Jahrhun­
derts". HK 3/2003,138-143. 



4 

terarische Niveau erreichen diese Wer­
ke? Ist die Feststellung mehr Wunsch 
als Wirklichkeit? 
Deshalb ist es notwendig, zunächst 
den Begriff "religiös" näher zu bestim­
men, auch wenn eine genaue Begriffs­
definition nahezu unmöglich ist (1), 
sodann den Autorenkreis zu struktu­
rieren (2), um schließlich an einigen 
Beispielen der deutschsprachigen Ge­
genwartsliteratur die Sachlage zu ver­
anschaulichen. 

1. Kategorisierung der Literatur unter 
"religiösen" Aspekten 

Bei der Suche nach religiösen Ver­
weisen oder Motiven in literarischen 
Texten dürfte klar sein, dass man 
grundsätzlich alle Werke in den Blick 
nehmen kann, die sich ernsthaft mit 
menschlichem Schicksal und der Sinn­
frage befassen. Im Speziellen aber wird 
man Bücher untersuchen, die mehr 
oder weniger deutlich existenziell, reli­
giös oder christlich ausgerichtet sind. 
Hier wird mit Bedacht zwischen diesen 
drei Begriffen unterschieden, die nicht 
identisch sind, oft aber synonym ge­
braucht werden. 

Die ethisch-existenzielle Ebene 
Zu dieser Gruppe gehören Texte mit 
allgemein menschlichen Themen wie 
der Frage nach dem Ich und dem Du, 
der Einsicht in persönliches Versagen, 
der Sorge für die Umwelt, dem Teilen 
der Güter, dem Einsatz für Gerechtig­
keit und Frieden, der Krankheit und 
dem Tod. Sie führen den Leser an zent­
rale Realitäten unserer Welt und an 
Fragen des persönlichen Lebensent­
wurfs heran. Sie zeigen diese und lei-

Motte/Verborgene Religiosität 

ten zur Reflexion an. Zwar stellen sie 
gelegentlich die Erfahrung des Hinge­
ordnetseins auf vorgegebene Ordnun­
gen und Gesetze dar3, gehen aber nicht 
über das Sichtbare hinaus, öffnen kein 
Fenster mit Blick auf eine andere, 
größere Welt, sondern bleiben im Ge­
häuse des begrenzten, rein innerwelt­
lieh menschlichen Erfahrungsraums. 
Aus vielen klingt die Zuversicht, dass 
der Mensch mit seinen Kräften eine 
gute Welt, das Paradies, schaffen könn­
te, wenn sich nur die Verhältnisse än­
derten. All diese Texte sollte man nicht 
als "religiöse" bezeichnen, auch nicht 
als "latent" oder "anonym" religiöse, 
sondern als existenzielle oder ethische. 
Sie verharren letztlich im Horizonta­
len, im Innerweltlichen, im Vorraum 
des Glaubens. "Die Sinnfrage ist nicht 
durchweg Religion", sagte Kardinal 
Karl Lehmann 1995 auf einem Kongress 
in Berlin.4 Diese Einschränkung gilt 
auch dann, wenn die literarischen Tex­
te biblische Motive oder liturgisch 
geprägte Metaphern zitieren. 
Die meisten literarisch bedeutsamen 
Werke unserer Zeit gehören in diese 
Kategorie, selbst dann, wenn sie sich 
mit Relikten einer christlichen Soziali­
sation auseinandersetzen, wie zum Bei­
spiel die Werke von Barbara Frischmuth, 
Norbert Gstrein, Günter Grass, Bodo 
Kirchhof!, Robert Menasse, Adolf Muschg, 
Sten NadoIny, Christoph Ransmayr, Mar­
tin Waiser u.v.a. 

Die transzendental-religiöse Dimension 
Wenn jedoch der Mensch in der Erfah­
rung von Liebe und Gemeinsamkeit, 
von Angst und Einsamkeit, von Leid 
und Tod an die Grenzen seiner Er­
kenntnis- und Erlebnisfähigkeit ge-

, Vgl. Hans Waiden/eis, Artikel Religion(en), in: Christian Schütz (Hg.): Praktisches Lexikon der Spiri­
tualität. Freiburg/Basel/Wien 1988, Sp. 1050f. 

• Vgl. Karl Lehmann/Hans Maier (Hg.), Autonomie und Verantwortung. Religion und Künste am Ende 
des 20. Jahrhunderts. Regensburg 1995,44 u. 138. 



Motte/Verborgene Religiosität 

führt wird, wenn er zudem die Erlö­
sungsbedürftigkeit unserer Welt nicht 
durch Selbsterlösungsprogramme be­
antwortet und das Ich nicht zum Mit­
tel- und Zielpunkt des Universums 
stilisiert, sondern diese Erfahrungen 
transzendiert, das heißt, sich auf einen 
letzten, alles umfassenden Sinngrund 
verwiesen fühlt, von dem er sich ab­
hängig weiß und dem er sein Leben 
verdankt, so deuten die Menschen die­
se Verwiesenheit auf etwas Höheres 
von altersher als "Religion". Eine sol­
che Erfahrung führt meistens zum 
staunenden Schauen, zur meditativen 
Betrachtung, oft auch zum Lobpreis 
oder zur Anbetung. Texte, die davon 
etwas expressis verbis deutlich ma­
chen, können als "religiöse" eingestuft 
werden. 
In einigen Werken zum Beispiel von 
Tankred Dorst, Barbara Frischmuth, Ulla 
Hahn, Peter Handke, Thomas Hürlimann, 
Michael Köhlmeier, Reiner Kunze, Inge 
Merkel, Ralf Rothmann, Ernst Stadler fin­
den sich solche Passagen. 

Die christliche Botschaft 
Kaum jemand wird heute die bekennt­
nishafte Behandlung von Glaubenspro­
blemen in literarischen Werken erwar­
ten, wie sie seinerzeit christliche Au­
toren darstellten. Vielleicht kann man 
wie Heinz Michael Krämer das Christli­
che eines Textes so umschreiben, dass 
er "unter dem Eindruck der Geschichte 
Jesu von Nazaret [ ... ] Menschenge­
schichte ebenso inszeniert und damit 
die Erfahrungen des Lesers in spezi­
fisch christlichem Sinne organisiert". 5 

Zudem gibt es nicht den christlichen 
Text, sondern höchstens Werke, in de­
nen das Christusereignis spürbar wird, 

5 

und zwar in seiner Erniedrigung wie in 
seiner Erhöhung.6 In diesem Sinne fin­
den sich auch unter den neueren Titeln 
etliche, denen diese Ausrichtung zuge­
sprochen werden kann. Allerdings ist 
der Befund unter den literarisch befrie­
digenden Werken mager, zu nennen 
sind Titel zum Beispiel von Johannes 
Kühn, Pa trick Roth, Hanns-Josef Ortheil, 
Arnold Stadler. 

Probleme der Einordnung 
Was sich definitorisch relativ klar ab­
grenzen lässt, erweist sich im Umgang 
mit einzelnen Texten als problematisch. 
Bei der Kategorisierung einzelner Texte 
wird deutlich, dass eine solche Zuord­
nung weder vom Vokabular noch von 
der Intention des Autors allein ab­
hängt, sondern dass als entscheidender 
Faktor das Verständnis des Lesers hin­
zukommen muss. Daraus ergibt sich 
allerdings nicht selten die Gefahr einer 
Vereinnahmung oder eines Miss­
brauchs literarischer Texte hinsichtlich 
religiöser Tendenzen. 

2. Überblick über die Publikationen 
der letzten vierzig Jahre 

Seit der Absage an die sogenannte 
christliche Literatur vor fast 40 Jahren 
ist die Suche nach Spuren des Religiö­
sen in der zeitgenössischen deutsch­
sprachigen Literatur ein wichtiges 
Thema der Motivforschung, und von 
Jahrzehnt zu Jahrzehnt wird eine Fülle 
an Publikationen vorgelegt, die mehr 
oder weniger auf die Religion im All­
gemeinen und den christlichen Glau­
ben im Besonderen Bezug nehmen. 
Allerdings wird solchen Untersuchun­
gen gelegentlich der nicht unberechtig-

5 Heinz Michael Krämer, Elemente theologischer Ästhetik, in: Anneliese Werner (Hg.), Es müssen nicht 
Engel mit Flügeln sein. München/Mainz 1982, 110. 

, Vgl. Siegfried Schröer, Jugendliteratur und christliche Erlösungshoffnung. Vom Widerstand junger 
Menschen gegen die Mächte des Bösen, Essen 2001, bes. 85-98. 



6 

te Einwand entgegengebracht, sie un­
terwürfen die Literatur artfremden, 
ideologischen Kategorien. Dem ist ent­
gegenzuhalten, dass die Frage nach 
Spuren des Religiösen in der Literatur 
der Erforschung geistesgeschichtlicher 
Entwicklungen in unserer Zeit dient, 
die der sensible Künstler - weitaus 
tiefgründiger als jede Demoskopie -
seismografisch erfasst; mit anderen 
Worten, die Gegenwartsliteratur gibt 
Aufschluss darüber, wie Menschen 
heute mit den Fragen nach Transzen­
denz, nach Gott, nach Christus umge­
hen und inwieweit diese für den Zeit­
genossen noch relevant sind. Darüber 
hinaus dient die Aufarbeitung literari­
scher Werke unter dieser Problemstel­
lung religionspädagogischen Zielen, 
denn die Ergebnisse können für Theo­
logInnen, besonders SeelsorgerInnen 
und LehrerInnen aller Schulgattungen, 
eine Hilfe zur Situationsanalyse und 
bei der Erörterung von Lebensfragen 
sein. 
Es ist ratsam, drei Gruppen von noch 
schaffenden Autoren/ Autorinnen zu 
unterscheiden, bei denen ethisch-reli­
giöse Verweise in verschiedenster Aus­
sageintention zu erwarten oder festzu­
stellen sind: 
1. Die der älteren Generation, die seit 
etwa 30-40 Jahren die literarische 
Szene beherrschen, wie Günter de 
Bruyn, Hans Magnus Enzensberger, Tank­
red Dorst, Dieter Forte, Günter Grass, 
Peter Handke, Dieter Kühn, Johannes 
Kühn, Günter Kunert, Reiner Kunze, Hel­
mut Lange, Inge Merkel, Adolf Muschg, 
Botho Strauß, Arno Surminski, Martin 
Walser, Urs Widmer, Christa Wolf u. a., 
sind zum größten Teil in einem konfes­
sionell oder weltanschaulich homoge­
nen Milieu aufgewachsen, das, wie 
viele von ihnen bekennen, die meisten 
belastet hat. Das liegt nicht zuletzt 
daran, dass die religiöse Erziehung ein-

Motte/Verborgene Religiosität 

gebunden war in den allgemeinen 
Erziehungskodex von Moral und Vor­
schriften, die zu übertreten schwere 
Sanktionen nach sich zog. 
2. Die zwischen 1940 und 1960 Gebore­
nen, wie Marcel Beyer, John van Düffel, 
Babara Frischmuth, Reinhard P. Gruber, 
Wla Hahn, Christoph Hein, Wolfgang Hil­
bich, Thomas Hürlimann, Elfriede Jelinek, 
Bodo Kirchhof!, Michael Köhlmeier, Monika 
Maron, Robert Menasse, Anna Mitgutsch, 
Sten Nadolny, Hanns-Josef Ortheil, Chris­
toph Ransmayr, Patrick Roth, Ralf Roth­
mann, Robert Schlinck, Robert Schneider, 
Arnold Stadler, Peter Turrini, wurden 
noch in weltanschaulich geschlossenen 
Milieus groß. Aber sie hatten bereits 
mehr Möglichkeiten, daraus auszubre­
chen, zumal die Hippie-Kultur und die 
Studentenbewegung in den 60er und 
70er Jahren des 20. Jahrhunderts die 
Protestler auffingen. 
3. Die nach 1960 Geborenen, wie Tho­
mas Brussig, Wrike Draesner, Karen Du­
ve, Durs Grünbein, Norbert Gstrein, Kers­
tin Hensel, Judith Hermann, Thomas 
Kling, Michael Krüger, Markus Orths, 
Ingo Schulze, Lutz Seiler, Uwe Timm, Bir­
git Vanderbeke u. a., kennen konfessio­
nelle Gebundenheit meist nur aus Er­
zählungen ihrer Eltern oder Großeltern 
und stehen dem Religiösen offen, aber 
distanziert gegenüber. 
Je nachdem wie eng oder wie weit man 
den Begriff "religiös" oder "christlich" 
auffasst, ist das Lektüreergebnis befrie­
digend oder mager. Überblickt man 
nämlich ausschließlich die deutsch­
sprachige Literatur der letzten 25 Jahre, 
so finden sich zwar in den Werken der 
Autoren vereinzelte Hinweise, zum 
Beispiel 
- in Autobiografien: Günter de Bruyn 

"Zwischenbilanz", Wla Hahn "Das 
verborgene Wort", Christoph Hein 
"Von allem Anfang an", Martin Wal­
ser "Ein springender Brunnen", 



Motte/Verborgene Religiosität 

- in autobiografisch geprägten Roma­
nen und Erzählungen: Peter Handke 
"Langsame Heimkehr" und "Mein 
Jahr in der Niemandsbucht", Tho­
mas Hürlimann "Die Tessinerin" und 
"Fräulein Stark", Adolf Muschg "Das 
gefangene Lächeln", Hanns-Josef Or­
theil "Lo und Lu", Ralf Rothmann 
"Stier", "Wäldemacht" und "Milch 
und Kohle", Arnold Stadler ,,Ich war 
einmal", "Feuerland" und "Mein 
Hund, meine Sau, mein Leben", 

- in Romanen: Barbara Frischmuth 
"Kopf tänzer", Michael Kählmeier 
"Spielplatz der Helden", Inge Merkel 
"Die letzte Posaune" und "Das große 
Spektakel", Patrick Roth "Riverside" 
und "Corpus Christi", Markus Orths 
"Corpus", 

- in Gedichtsammlungen: Hans Magnus 
Enzensberger, Richard Exner, Michael 
Krüger, Johannes Kühn, Reiner Kunze, 
Ralf Rothmann u. a., 

- in verschiedenen Essays: Franz Füh­
mann "Meine Bibel", Hanns-Josef Or­
theil "Blauer Weg", Botho Strauß "An­
schwellender Bocksgesang", Christa 
Wolf "Kommentar zu J. Haydns ,Mis­
sa in Tempore Belli"'; 

- aber von einer generellen Tendenz, 
die Frage nach Gott oder nach ei­
nern tragbaren Lebenskonzept aus 
dem Glauben als zentrales Motiv für 
eine Erzählung zu wählen, kann 
man nicht sprechen, besonders dann 
nicht, wenn man sich auf die Auto­
ren beschränkt, die die literarische 
Szene in Deutschland bestimmen. 
Das heißt jedoch nicht, dass sich 
nicht einige Autoren in resignieren­
der oder in rebellischer Weise mit 
religiösen Fragen und mit Gott aus­
einandersetzen, wie die folgenden 
Betrachtungen zeigen. 

7 

3. Beispiele 

Bei der Auswahl möglicher Beispiele 
aus der deutschsprachigen Literatur 
erweisen sich zum einen biografisch 
geprägte Romane als ergiebig, zum 
anderen bieten besonders Gedichte 
Aufschluss über den Zeitgeist. Ich be­
schränke mich auf einige wenige Ro­
mane, Erzählungen und Gedichte der 
letzten Jahre von Adolf Muschg, Arnold 
Stadler, Hanns-Josef Ortheil, Ralf Roth­
mann, Lutz Seiler, Hans Magnus En­
zensberger, deren Protagonisten be­
ziehungsweise Sprecher aus der Erin­
nerung an eine christlich oder marxis­
tisch geprägte Erziehung beglückende 
oder schmerzliche Erlebnisse und de­
ren Folgen thematisieren und Zu­
standsbeschreibungen unserer jüngs­
ten Vergangenheit bieten. 

3.1 Kindheitserfahrungen 
Besonders ergiebig ist das Motiv Kind­
heitserfahrungen. Nach ihrem Glauben 
und ihrer Gottesvorstellung befragt, 
haben die meisten Autoren in Inter­
views und biografischen Notizen im­
mer schon Bezug auf ihre frühkindliche 
Entwicklung genommen.? Dennoch ist 
auffallend, wie viele Autoren im letz­
ten Jahrzehnt in ihren Werken auf Er­
lebnisse einer protestantisch oder ka­
tholisch, gelegentlich auch jüdisch ge­
prägten Sozialisation zurückgegriffen 
haben. Entweder mangelt es ihnen an 
interessanten Stoffen, oder sie wollen 
im fortgeschrittenen Alter dem abge­
legten Kinderglauben und den Ur­
sprüngen ihres Lebens nachspüren. 
Unter diese Rubrik fallen etliche Auto­
biografien und Romane, die im letzten 
Jahrzehnt für Aufsehen sorgten. In 
Martin Walsers "Ein springender Brun-

7 Vgl. dazu Magda Motte, Auf der Suche nach dem verlorenen Gott. Religion in der Literatur der 
Gegenwart. Mainz 1996, bes. 14ft, und die dort angegebene weiterführende Literatur. 



8 

nen" (1998) gehören die Passagen über 
religiöse Praktiken und Erlebnisse mit 
der Kirche allerdings zu den schwächs­
ten. Sie beschreiben nur jugendlichen 
Übermut und Missachtung. - Ulla 
Hahns Roman "Das verborgene Wort" 
(2001) enthält eine Fülle an Verweisen. 
Dabei hat das Kind Hildegard mehr 
unter der rigiden Religionsausübung 
bei Großmutter und Eltern als unter 
dem Einfluss des katholischen Kinder­
gartens, der Grundschule oder der Kir­
che gelitten. Hier fand sie eher Zu­
flucht und Verständnis. - Aus ein­
deutig positiver Sicht stellt Günter de 
Bruyn in "Zwischenbilanz" (1992) die 
Atmosphäre im Elternhaus gegen die 
der Naziherrschaft, die Welt der katho­
lischen Jugend gegen die der Hitlerju­
gend, die alles vereinnahmte. - Der 
Roman "Corpus" (2002) von Markus 
Orths, einem Vertreter der jungen Ge­
neration, ist zwar offensichtlich im ka­
tholischen Milieu angesiedelt: die jun­
gen Freunde spielen "Messe", geraten 
in Folge unglücklicher Umstände in 
schwere Schuld, die den einen zum 
Priesterberuf drängt, basiert aber nicht 
überzeugend auf religiösem oder 
christlichem Grund. Das katholische 
Messritual, dem die Kapitelüberschrif­
ten entnommen sind, dient als forma­
les Gerüst.s - Einige neuere und 
weniger beachtete, aber literarisch in­
teressante Werke seien etwas genauer 
untersucht. 

Adolf Muschg: "Das gefangene Lächeln. 
Eine Erzählung"(2002)9 
Auch Adolf Muschg bringt in seiner 
jüngsten Erzählung eine Art Glaubens­
geschichte, die Geschichte einer Schuld 

MothYVerborgene Religiosität 

und deren Bewältigung, wie sie man­
cher Zeitgenosse ähnlich erlebt haben 
mag. Drei Generationen sind nötig, um 
das "gefangene Lächeln", ein schweres 
Erbe der Familie Kummer, zu befreien. 
Die Kindheit und Jugend des Ich­
Erzählers Kaspar Josef Kummer ist 
überschattet von der streng puritani­
schen Erziehung im Elternhaus, die der 
herrische und selbstherrliche Vater 
Kaspar Kummer autoritär bestimmt. 
Aus den Banden dieses puritanischen 
Familienerbes kann sich Kaspar Josef 
nicht befreien. In den entscheidenden 
Jahren seiner Entwicklung vom Kind 
zum Mann findet er keine Hilfe, lebt 
vielmehr im Bewusstsein, dass alles, 
was mit Sexualität im Zusammenhang 
steht, jede Regung, jedes Wort, jede 
Geste Sünde sei. lO Muschg lässt seinen 
Protagonisten alle Qualen einer unbe­
wältigten Sexualität durchmachen, von 
zaghafter Annäherung an eine Frau 
über Eifersucht und Voyeurismus bis 
zum exzessiven Gewaltausbruch. Im 
Bewusstsein, seine Verlobte Magda 
umgebracht zu haben, was sich erst 20 
Jahre später als Irrtum herausstellt, 
flieht er aus seinem bisherigen Leben 
nach Ägypten. 
Dort wird er "erlöst". Zoe, Tochter aus 
reichem Hause, findet Gefallen an dem 
scheuen Menschen und verführt ihn zu 
Liebe und Zärtlichkeit. Josef wird mit 
ihr glücklich, beider Sohn Pierre ist 
der Vater des Enkels John, dem der 
Großvater angesichts seines nahen 
Endes in Form eines langen Briefs die­
sen Lebensbericht verfasst. Ausgelöst 
wird das Bekenntnis durch ein anschei­
nend harmloses Spiel des Enkels, als 
dieser die Krippenfiguren Maria, Josef 

8 Vgl. zu Markus Orths Roman "Corpus" die Besprechung der Verfasserin "Wunsch oder Wirklichkeit? 
Religiöse Tendenzen in der deutschen Literatur des 21. Jahrhunderts", in: HK 57,138-143, bes. 140f. 

9 Adolf Muschg, Das gefangene Lächeln. Eine Erzählung, Frankfurt 2002. 
10 Ein ähnliches Sujet hat Thomas Hürlimann in seinem Roman "Fräulein Stark" gewählt, es aber mehr 

ins Ironisch-Komische gewandelt. 



Motte/Verborgene Religiosität 

und J esus so arrangiert, dass eine 
Szene der Gewalt entsteht. 11 

Obwohl die Erzählung viele Anspie­
lungen auf die Bibel (Krippenfiguren, 
Heilige Familie, Namengebung, Josefs 
Flucht nach Ägypten, Sprachpathos) 
aufweist, ist von religiöser oder christ­
licher Substanz kaum etwas zu spüren; 
sie spricht eher gegen das Christentum, 
gegen den puritanischen Protestantis­
mus. Der Vater beherrscht seine Rolle 
als pater familias, der zwar zu Weih­
nachten das Lukasevangelium vorliest, 
aber das Christentum zu einer kalten 
Morallehre verkommen lässt, die alles, 
was natürlich ist oder glücklich macht, 
unter das Diktum der Sünde stellt. 
Auch der Versuch des Protagonisten, 
mit der Schuld fertig zu werden, bleibt 
im Innerweltlichen. Denn von jeher 
gelten Briefe, Tagebuchaufzeichnun­
gen und Bekenntnisse an Dritte als eine 
Art Beichte, wobei der Vorgang des 
Schreibens als Akt der Befreiung dient. 
Mit Überantwortung der Schuld an 
eine höhere Instanz, die sie vergeben 
könnte, hat das nichts zu tun. Auch die 
Erlösung vollzieht sich nicht im re­
ligiös christlichen Bereich, sondern 
durch die freigeistige Zoe in Ägypten, 
dem Land ursprünglicher "Götterviel­
heit" (A. Muschg). 
Die Erzählung "Das gefangene Lä­
cheln" geht zwar unbekümmert mit re­
ligiösen Fragen um und thematisiert 
die gelungene Befreiung aus einem er-

9 

starrten, missverstandenen Christen­
tum, greift aber dessen heilende Kraft 
nicht auf. Die positiven Elemente in 
diesem Buch könnte man zwar als ano­
nymes Christentum aufwerten, doch 
geht dies über die Intention des Au­
tors hinaus. In einem Interview gibt 
Muschg auf die Frage von Brückenbau­
er 12: "Das Buch nimmt christliche The­
men auf wie heilige Familie, Fügung, 
Segen - welche Rolle spielen diese The­
men für Sie heute?" - eine Antwort, die 
den Interpreten aller Spekulation ent­
hebt: 
Das ist genau die Frage, die sich mir in den 
Figuren dieser Erzählung gestellt hat. 
Christliche Themen spielen für mein Be­
wusstsein heute eine weniger bedeutende 
Rolle als früher. Ich fühle mich aber auch 
von früheren negativen Gefühlen und 
Widerständen stark entlastet. Dass die 
Hauptfigur im Buch, fase! Kummer, nach 
Ägypten geht, spielt nicht nur auf den bib­
lischen Weg des fase! an, sondern ist auch 
ein Weg zurück zu den alten Göttern, zur 
Göttervielheit. fase! möchte sich furchtbar 
gern die sinnen freudige Welt des Heiden­
tums zu eigen machen, aber gleichzeitig 
wurzelt er im streng protestantisch gepräg­
ten Zürcher Oberländer Boden. Diesen 
Zwiespalt teile ich mit der Hauptfigur. 

Arnold Stadler: "Ich war einmal" (1989) 
"Mein Hund, meine Sau, mein Leben" (1994) 
"Ein hinreissender Schrotthändler" (1999) 13 

Der 1999 mit dem Georg Büchner-Preis 

11 Aus einem Gespräch des Autors mit Heide Sol tau vom NDR erfährt man, dass die Krippenge­
schichte auf einen "autobiografischen Kern" zurückgeht. Vor 30 Jahren hat Muschg ähnliches "mit 
seinem eigenen Sohn erlebt, der sich zu tun traute, was er selbst nie gewagt hätte: Aggressionen zu 
zeigen", in: http://www.ndrinfo.de/pages/info_std/0.2235.OID37600_REF.00.htrn. vom 29.12.02,1. 

12 Interview von Carl J. Wiget: Adolf Muschg schreibt "Das gefangene Lächeln". Eine Erzählung, in: 
Brückenbauer, Wochenzeitung der Migros (CH); zit. nach http://www.brueckenbauer.ch/INHALT / 
0233/33iview.htrn, vom 31.08.02, H. 

13 Amold Stadler, Ich war einmal. Roman. Salzburg/Wien 1989 (st 2997); ders., Feuerland. Roman, Salz­
burg und Wien 1992; ders., Mein Hund, meine Sau, mein Leben. Roman. Salzburg/Wien 1994 
(st 2575); ders., Ein hinreissender Schrotthändler Roman, Köln 1999 (btb 72678). Die Gattungsbe­
zeichnung Roman sollte ernst genommen werden, sucht der Autor doch dadurch sich zu seinen 
eigenen Erfahrungen, auch wenn sie seiner tatsächlichen Biografie entsprechen, in Distanz zu setzen 
und sie zu objektivieren, ein Erzählmuster, das viele Autoren wählen, wenn sie persönliche Erleb­
nisse chiffrieren wollen (vgl. u.v.a. Alfred Anderseh, Ralf Rothmann u.a.). 



10 

ausgezeichnete Schriftsteller Arnold 
Stadler verbrachte sein Leben in den 
1950er und 60er Jahren in einem von 
dörflich strenger Gläubigkeit gepräg­
ten Katholizismus, wovon er in seinen 
autobiografisch geprägten Romanen 
"Ich war einmal" (1989), "Feuerland" 
(1992) und "Mein Hund, meine Sau, 
mein Leben" (1994) Auskunft gibt. 
Der Grundton in Stadlers Romanen ist 
geprägt von Schmerz über den Verlust 
der Heimat, eines naturverbundenen 
Landlebens und von der Sehnsucht 
nach einem geheilten Leben. So verge­
genwärtigen denn auch die Berichte 
des Ich-Erzählers, anders als die vieler 
Autoren, die ihre Kindheit meist in 
verklärten Farben schildern, viele 
schmerzliche Situationen, ja sie bilden 
eine "kleine Passionsgeschichte", die 
mehr von Kindheitsverlusten und Er­
niedrigungen als von Glücksmomen­
ten erzählt. Sie werden allerdings nicht 
auf eine belastende moralische Erzie­
hung durch die katholische Kirche 
zurückgeführt, sondern auf die Traditi­
on der bäuerlichen Familie und Ge­
meinde, die mit Kindern generell hart 
umging. Aus diesem Umfeld will der 
Ich-Erzähler ausbrechen, Theologie stu­
dieren und Priester werden. Die Grün­
de, die er nennt, überzeugen nicht, 
aber sie geben Auskunft über seine 
psychische Situation und die vieler 
Zeitgenossen in den 70er und 80er Jah­
ren des 20. Jahrhunderts: 
Wie kam ich überhaupt zur Theologie? 
Theologie interessierte mich doch gar nicht. 
Theologische Fragen auch nicht, längst 
nicht mehr. Gewiß, ich wollte immer noch 
wissen, was mit Caro, Gigi und vor allem 
Frederic [seine toten Lieblingstiere: Hund, 
Katze und Ferkel] jetzt war. Gewiß wollte 
ich damals auch noch die Welt retten, 
meine diffusen Anstrengungen richteten 
sich also einerseits ganz auf hier, anderer­
seits ganz auf dort aus. Das Ergebnis ins-

Motte/Verborgene Religiosität 

gesamt, die Summe war so dürftig, daß ich 
sie vergessen habe. 
Mich retten - dazu mußte ich möglichst 
weit weg von Schwackenreute und mir. Ich 
mußte ans andere Ende der Welt meiner 
selbst. Ich sah, daß ich, um mich zu retten, 
weg von mir mußte, daß ich mich verlassen 
mußte, weg von so einem Menschen wie 
mir. Ich habe es versucht. 
Auch war ich fromm, aber ich wußte nicht, 
daß dies nichts mit Theologie zu schaffen 
hatte, weil ich auch ein wenig dumm war. 
Dazu kommt der Ehrgeiz, der Ehrgeiz eines 
Kindes, in den Himmel zu kommen, was 
immer dies sein mochte. (Mein Hund, 70) 

Hier sind die Beweggründe geschil­
dert, die junge Menschen bewegen 
können, den Priesterberuf anzustreben: 
Sie flüchten aus beengenden, gestörten 
Familien, suchen Klarheit über sich 
selbst und geistige Geborgenheit. Für 
nicht wenige endet das Studium mit. 
Enttäuschung. So auch für den Ich­
Erzähler in Stadlers Werk; er erreicht 
dieses Ziel nicht, denn er wird infolge 
einer kleinen Ohnmacht bei der ärztli­
chen Untersuchung wegen Verdachts 
auf Epilepsie von der Priesterweihe 
ausgeschlossen. 
Was Struktur und Erzählstil der Bücher 
angeht, so bietet Stadler eine Art Kalei­
doskop einzelner Episoden, die der Le­
ser zu einer Lebensgeschichte zusam­
mensetzen muss. Er zeigt eine scharfe 
Beobachtungsgabe, verfügt über präg­
nanten Wortwitz, so dass humorvolle 
Situationen entstehen. Dennoch ist der 
Tenor ernst. Nicht ohne Hintersinn 
beginnt der erste der drei Romane mit 
der Kapitelüberschrift "Schmerzens­
freitag", wie in der Heimat des Autors 
der Karfreitag genannt wird, es ist sein 
Geburtstag, und der dritte Roman 
endet mit dem Hinweis auf "einen 
Selbstmörder als Lebenshilfe" (Mein 
Hund, 151), auf Adalbert Stifter. 



Motte/Verborgene Religiosität 

Dennoch bleibt für den Schriftsteller 
Arnold Stadler, der im dörflich katholi­
schen Milieu erzogen und als ehemali­
ger Priesteramtskandidat mit römi­
schen Machenschaften bestens vertraut 
ist, die Religion auch nach allen unlieb­
samen Erfahrungen wie Zurückset­
zung, Verlust, Abschieden, Einsamkeit 
der Angelpunkt der Welt, 
die für mich nach wie vor aus Sichtbarem 
und Unsichtbarem besteht. Die Faktizität 
ist das eine, und die Sehnsucht nach etwas, 
was nicht sichtbar ist und das es doch gibt, 
wie Glaube, Hoffnung und Liebe, ist das 
andere. 14 

In seinem Roman "Ein hinreissender 
Schrotthändler" lässt er den Ich-Erzäh­
ler seinen Lebensbericht mit den Wor­
ten schließen: 
Und ich sehnte mich nach einem Men­
schen, mit dem ich über alles hätte reden 
können, selbst über Gott, ohne ausgelacht 
zu werden. Ihn, der mir >näher als meine 
Halsschlagader< war, suchte ich auch 
noch. Die alte Irinissima hat noch mit 
neunzig über mich gelacht, weil ich sie 
nach Gott fragte. Gott? Alte Weiber reden 
über Gott und Kuchen, sagte sie. (208) 

Solche Passagen weisen Stadler als 
einen auch religiös suchenden Autor 
aus, und sie dokumentieren die Scheu 
des modemen Menschen, über Gott zu 
sprechen, obwohl die Sehnsucht da­
nach lebendig ist. 

Hanns-Josef Ortheil: "La und Lu. Roman 
eines Vaters" (2001) 15 

Der Autor der bekannten Künstler­
Bücher über Mozart, Goethe, Don Juan 
erzählt hier völlig unspektakulär und 
gelassen von seinen eigenen Aufgaben 

11 

als Vater. Mit Humor und Gelassenheit 
beobachtet er die Entwicklung seiner 
beiden Kinder, Lotta und Lukas, die er 
als "Heimarbeiter" betreut, während 
die Mutter außer Haus beschäftigt ist. 
Es ist selten, dass ein Autor heute 
den Mut aufbringt, unverhohlen von 
"Glück", "Wonne", "Lachen" zu spre­
chen. Er erzählt Episoden, die den Kin­
dern Ehrfurcht, Geborgenheit und 
Grundvertrauen vermitteln. Ganz un­
aufdringlich wird eine religiöse Aus­
richtung eingefügt, wenn sich der 
Vater anlässlich eines Besuchs im Köl­
ner Dorn an seine Taufe an diesem Ort 
und an seine katholische Kindheit, die 
für ihn ganz positiv besetzt ist, erinnert 
und beschließt, seinen Sohn Lukas 
auch hier taufen zu lassen. In einer 
Besprechung verweist Paul Konrad 
Kurz auf eine Aufzeichnung Ortheils in 
"Blauer Weg" zum Stichwort "katho­
lisch": 
Langsam wird er wieder katholisch. Ge­
danklich hatte er sich von seiner Kindheits­
religion seit Jahrzehnten entfernt, vielleicht 
ist er aber in seiner Seele so etwas geblieben 
wie ein zeitfremder Katholik des Mittelal­
ters, ein Lateinisch sprechender Mönch, 
mit vielen Zweifeln und klugen Bedenken, 
letztlich aber doch auf der Seite des Glau­
bens. 16 

Das Buch, wenn auch gelegentlich 
etwas zu breit erzählt, besticht ob sei­
ner heiteren positiven Grundstirnrnung 
und lebensbejahenden Atmosphäre. 

Ralf Rothmann: "Stier" (1991) - " Wälder­
nacht" (1994) - "Milch und Kohle" (2000) 
- "Gebet in Ruinen" (2000) 
"Langsam wird er wieder katholisch" -
besser religiös - ein solcher Satz könnte 
auch zu Ralf Rothmann passen. In sei-

" Amold Stadler in: Grüß Gott. Literaturen (s. Anm. 2). 
15 Hanns-JosefOrtheil, Lo und Lu. Roman eines Vaters, München 200l. 
16 Hanns-Josef Ortheil, Blauer Weg. Zit. nach Paul Konrad Kurz, Familienalbum: Lo und Lu, blauer Weg. 

Hanns-Josef Ortheils Vaterroman, in: CiG 26/02, Jg. 54, 214. 



12 

nen Romanen schildert er unverblümt, 
aber präzise das Leben von Jugendli­
chen in den 1960er und 70er Jahren im 
Ruhrgebiet. Mangel an Geborgenheit 
im miefigen Elternhaus und an Zu­
kunftsperspektive bestimmt das Da­
sein der jungen Leute und führt sie zu 
Alkoholkonsum, Drogen und Gewalt 
gegen Dinge und Menschen. Ihre Treff­
punkte auf Schutthalden und Picknick­
plätzen aus Beton sind nicht dazu an­
getan, eine positive Sicht von Welt 
aufzubauen. Was die Romane von an­
deren Darstellungen solcher hoff­
nungslosen Situationen unterscheidet, 
ist die unaufdringliche Erwähnung ei­
ner katholischen Sozialisation. Es ist 
zum Beispiel nicht unbedeutend, wenn 
im Roman "Wäldernacht" die Abrech­
nung einer Clique mit dem Unter­
drücker Racko an einem "Fronleich­
namstag" eingeleitet wird. Dieses Fest 
gilt als ausgesprochen katholische 
Feier mit Gepränge und Liedern und 
steht in krassem Gegensatz zur kaput­
ten Welt dieser Jugendlichen. Es ver­
mittelt etwas von ästhetischer Schön­
heit und religiösem Gefühl, was Ralf 
Rothmann in einem Interview aus­
drücklich bejaht: 
Das war auch eine frühkindliche Erfah­
rung. Ich bin ja brachial katholisch erzogen 
worden und war bis zur Pubertät inbrün­
stig katholisch. Schon in der katholischen 
Kirche mit all dem Gold und dem Glitter 
und Weihrauch-Pomp drängte sich bei mir 
die Ahnung auf das Schöne und das Gött­
liche - irgendwie sind sie eins. Das haben 
die Klassiker vorher wahrscH.einlich ähnlich 
formuliert. Für mich gab es da immer eine 
klare Affinität.17 

Und wenn Rothmann einer seiner Fi­
guren den Satz "Der Sinn aller Lieder 

Motte/Verborgene Religiosität 

kann doch nur das Rühmen, der Lob­
gesang sein" in den Mund legt, so führt 
dieses Bekenntnis zur Lyrik. 

3.2 Lyrik von Ralf Rothmann - Lutz Seiler 
- Hans Magnus Enzensberger 
Obwohl Gedichte nie den Bekannt­
heitsgrad dramatischer oder epischer 
Werke erreichen, sind sie für die hier 
aufgeworfenen Fragen von hoher Be­
deutung; geben sie doch die unmittel­
bare Reaktion eines sensiblen Beob­
achters auf die Zeichen der Zeit, deu­
ten sie und bringen sie pointiert und 
komprimiert zur Sprache. 
Ralf Rothmann nennt seinen neuen 
Gedichtband "Gebet in Ruinen" .18 

Schon der Titel macht hellhörig, ver­
bindet er doch in der Metapher "Rui­
nen" die Zustandsbeschreibung einer 
Örtlichkeit und in "Gebet" eine religiö­
se Ausrichtung. In überwiegend frei­
rhythmischen Versen wird Alltägliches 
und Außergewöhnliches in überra­
schenden Metaphern verknüpft und 
der Leser gedrängt, "Die Leidhaftigkeit 
des Daseins" in "Die Liedhaftigkeit des 
Daseins" (52) umzumünzen, so wie es 
auch der Titel andeutet. Ob Liebesge­
dicht oder Psalm - alle Texte leben von 
der Spannung oppositioneller Bilder 
des Dunklen, Ekelhaften, Obszönen, 
Banalen auf der einen und des Lichten, 
Versöhnlichen, Sinnvollen auf der an­
deren Seite. 
Immer münden die Verse in eine Zu­
versicht weckende Aussage, ohne in 
sentimentale Tröstung zu verfallen: 

Du müßtest wieder an uns glauben, Herr, 
es eilt. Ich bin durchs letzte Loch 
gekrochen, 
habe den Engel gesehn. 
Er staunte mich an mit Rattenaugen 

17 Ralf Rothmann im Gespräch mit Steffen Richter, Freitag im Internet - Archiv&Recherche - Abonne­
ment- trotznichtdesto, www.freitag.de/2000/31/00311701.htm. 28.07.2000. 

18 Ralf Rothmann, Gebet in Ruinen. Gedichte, Frankfurt 2000. 



Motte/Verborgene Religiosität 

und riß das Maul zum Gähnen auf 
Ich hörte Liebesschreie in der Hölle. (17) 

Ein solcher Gestus ist Gebet. Mit einer 
Aufforderung zum Gebet schließt der 
Band: 

Baum für Baum 
entziffere die Schrift. 
Äpfel duften 
am schönsten nachts. 
Komm zur Ruhe, 
sei Gebet. 
Reinige den Tempel 
mit einem Lächeln. (68) 

Baum und Frucht, Wachsen und Reifen 
sind die Lehrmeister für ein geglücktes 
Leben, das keine Aktion oder Revolte 
verlangt, sondern nur stilles Dasein 
und Lächeln. Das ist Gebet. 

Das zweite Beispiel stammt von Lutz 
Seiler (geb. 1963), einem mit vielen Prei­
sen ausgezeichneten Lyriker der jun­
gen Generation. 

sonntags dachte ich an gott 

sonntags dachte ich an gott wenn wir 
mit dem autobus die stadt bereisten. 
am löschteich an der straße stand 
ein trafohaus & drei & vierzig 
kabel kamen aus der luft in dieses 
haus aus hart gebrannten ziegelsteinen; 
dort 

im trafo an der straße wohnte gott. ich sah 
wie er in seinem nest aus kabel enden 
hockte zwischen seinen ziegelwänden 

ohne fenster dort am grund 
im dunkel an der straße hinter 
einer tür aus stahl 

saß der liebe gott; er war 
unendlich klein & lachte 

oder schlier9 

13 

Besonders auffallend sind hier die 
Metaphern. Sie entstammen nicht wie 
in der Tradition üblich der Natur, son­
dern der Technik: Straße, Autobus, Zie­
gel, Kabel, Stahl. In diese Welt hinein 
wird die Erinnerung an Gott verlegt, 
und zwar sonntags. Aber dieser Gott ist 
klein, hockt eingesperrt in absoluter 
Dunkelheit und Untätigkeit, lacht oder 
schläft, erregt also weder Furcht noch 
umgibt ihn etwas Geheimnisvolles. 
Das Gedicht ist mehrdeutig: Zum 
einen verweist es ironisch auf eine 
kindlich naive Gottesvorstellung, die 
gebunden an traditionelle Sonntagsri­
tuale Gott im Trafohaus vermutet, da 
hier die Verbindung von Himmel und 
Erde sichtbar ist. Sodann regt das Bild 
zum Nachdenken über die Verabso­
lutierung der Technik an, die Gott 
gleichsam gefangen gesetzt hat, der 
aber dennoch, wenn auch "unendlich 
klein", im Nest aus "kabel enden" die 
Fäden in der Hand hat. Vom Gesamt­
ton besonders der letzten Terzine her 
liest es sich allerdings als Satire auf 
Gottes Bedeutungslosigkeit: "unend­
lich klein & lachte oder schlief"; denn 
die Stellung des "lachte" verbietet es 
hier, dieses Lachen Gottes als Triumph 
über seine Feinde zu interpretieren. So 
zeugt das Gedicht zwar von einer 
zwanglosen, unbekümmerten neuen 
Redeweise über Gott; aber als religiös 
ist es nicht einzuordnen. 

Eine Spur von religiöser Fragehaltung 
klingt hingegen in "Die Grablegung" 
von Hans Magnus Enzensberger an, der 
keineswegs als Autor religiöser Lyrik 
bekannt ist, aber in einem seiner letzten 

19 Lutz Seiler: pech & blende. Gedichte. Frankfurt 2000, 42. 



14 

Gedichtbände eine bemerkenswerte 
Offenheit zeigt, die das Stichwort von 
einer neuen Religiosität in der Literatur 
möglicherweise mit begründet. 

Eine sterbliche Hülle, 
so heißt es, 
aber was war drin? 
Die Psyche, 
sagen die Psychologen, 
die Seele, 
die Seelsorger, 
die Persönlichkeit, 
sagen die Personalchefs. 

Dazu noch die Anima, 
die Imago, der Dämon, 
die Identität, das Ich, 
das Es und das Überich. 
Der Schmetterling, 
der sich aus diesem Gedrängel 
erheben soll, 
gehört einer Art an, 
von der wir nichts wissen. 20 

Hier ist die uralte Frage nach Wesen 
und Sitz der Seele thematisiert, die 
auch die Wissenschaften der Gegen­
wart nicht gelöst haben. Dass das Phä­
nomen den Menschen stark berührt, 
davon zeugen die Reflexion des lyri­
sches Ichs angesichts einer "Grable­
gung" über die innerste Wesenheit des 
Menschen und die Fülle der Umschrei­
bungen für dieses Geheimnis. Alle Fra­
gen münden ganz bescheiden in das 
Bild vom Schmetterling, das von jeher 
als Symbol für die Seele gilt 21 • 

Schlussbemerkungen 
Die wenigen Beispiele stehen stellver­
tretend für verschiedene Zugänge zur 

Motte/Verborgene Religiosität 

religiösen Frage: Während A. Muschg 
ein falsches Religionsverständnis schil­
dert und alle Verweise auf eine tiefere 
Religiosität ausklammert, lässt A. Stad­
ler seine Figuren in einem katholischen 
Raum agieren und Einzelne gegen 
Unrecht und Gleichgültigkeit kämp­
fen. H.-J. Ortheil legt dem Vater ein 
offenes Bekenntnis seiner christlichen 
Grundgesinnung in den Mund, und R. 
Rothmann verweist auf den uralten 
Zusammenhang vom Schönen und 
Göttlichen. Die drei Gedichte von 
Autoren der verschiedenen Generatio­
nen dokumentieren unterschiedliche 
Redeweisen über Gott und Mensch: L. 
Seidler satirisch abwertend, H.M. En­
zensberger bescheiden reflektierend und 
R. Rothmann leidenschaftlich fragend. 

Insgesamt ist das Ergebnis bescheiden. 
Das gilt auch dann, wenn weitere 
Werke analysiert würden. Bereits 1997 
hat Brigitte Schwens-Harrant in ihrer 
Studie "Erlebte Welt - Erschriebene 
Welten" das Problem an einer Reihe 
bekannter österreichischer Romane 
untersucht. Ein Zitat aus ihrer Zusam­
menfassung schließt diesen Beitrag ab 
und bietet einen Ausblick auf weitere 
Forschungen: 
Außer bei MERKEL, FRISCHMUTH und 
KÖHLMEIER (und HENISCH, der Pepi 
auf mystische Gottesnamensuche schickt) 
ist "Gott" kein Thema, weder als an- noch 
als abwesender. Es gibt keine Erfahrungs­
weisen, die ihn erleben lassen. Das "Ge­
heimnisvolle" wird nie als Person, als Ge­
genüber benannt. Entsprechend unergiebig 
wäre hier ein Gespräch von Literatur und 
Theologie über Gottesbilder. Was erfahren 
wird, bekommt keinen Namen. Das kann 

20 Hans Magnus Enzensberger, Die Grablegung, in: Kiosk. Neue Gedichte, Frankfurt a. M. 1995, 129. 
21 V gl. dazu Magda Motte, "Der Verwandlung sichtbarstes Zeichen" - Die Schmetterlingsmetaphorik 

im Werk der Nelly Sachs, in: Michael KesslerlJürgen Wertheimer (Hg.), Nelly Sachs - Neue Interpreta­
tion, Tübingen 1994, 179-202. - Vgl. bes.: der griech. Name für Schmetterling psyche ist wortiden­
tisch mit ,Lebensprinzip', ,Seele'. 



Motte/Verborgene Religiosität 15 

eine große Chance sein, zunächst einmal 
dem Erleben Raum zu geben. Die Theologie 
muß in einem Gespräch über solche Erfah­
rungsweisen den Mut aufbringen, Gott 

nicht immer zu benennen - sondern (seine 
Spuren) auch in anders Benanntem zu ent­
decken. Die Literatur ist Ausdruck einer 
Suche. 22 

22 Brigitte Schwens-Harrant, Erlebte Welt - Erschriebene Welten. Theologie im Gespräch mit österreichi­
seher erzählender Literatur der Gegenwart, Innsbruck/Wien 1997, 248f. 

Literaturliste (Auswahl) Quellen 

Günter de Bruyn: 
Hans Magnus Enzensberger: 
Barbara Frischmuth: 
Dieter Forte: 
Franz Fühmann: 
Ulla Hahn: 
Peter Handke: 
Christoph Hein: 

Gert Hofmann: 
Thomas Hürlimann: 
Bodo Kirchhof!: 

Michael Köhlmeier: 
Reiner Kunze: 
Inge Merkei: 

Adolf Muschg: 

Hanns-fosef Ortheil: 
Markus Orths: 
Patrick Roth: 

Ralf Rothmann: 

Arnold Stadler: 

Arno Surminski: 
Martin Walser: 

Sekundärliteratur 

Paul Konrad Kurz: 
Paul Konrad Kurz: 
Karl-fose! Kuschel: 

Georg Langenhorst: 
Magda Motte: 

Brigitte Schwens-Harrant: 

Zwischenbilanz. Eine Jugend in Berlin. Frankfurt 1992 
Kiosk. Neue Gedichte. Frankfurt a. M. 1995 
Kopftänzer. Roman. Salzburg 1984 
Der Junge mit den blutigen Schuhen. Roman. Frankfurt 1995 
Meine Bibel. Essay. In: Die Schatten. Hamburg 1986 
Das verborgene Wort. Roman. München/Stuttgart 2001 
Mein Jahr in der Niemandsbucht. Frankfurt 1994 
Horns Ende. Roman. Berlin/Weimar 1985 
Von allem Anfang an. Berlin 1997 
Der Blindensturz. Darmstadt/Neuwied 1985 
Fräulein Stark. Novelle. Zürich 2001 
Olmayra Sanchez und ich. In: Feme Frauen. 
Erzählungen. Frankfurt 1987 
Spielplatz der Helden. Roman. München 1988 
Sensible Wege. Gedichte. Reinbek bei Hamburg 1969 
Die letzte Posaune. Roman. Salzburg 1985 
Das große Spektakel. Roman. Salzburg 1990 
Das gefangene Lächeln. Eine Erzählung. Frankfurt 2002 
Sutters Glück. Roman. Frankfurt 2001 
Lo und Lu. Ein Vaterroman. München 2001 
Corpus. Roman. Frankfurt 2002 
Riverside. Christusnovelle. Frankfurt 1991 
Corpus Christi. Frankfurt 1996 
Die Nacht der Zeitlosen. Frankfurt 2001 
Stier. Roman. Frankfurt 1991 
Wäldernacht. Roman. Frankfurt 1994 
Milch und Kohle. Roman. Frankfurt 2000 
Gebet in Ruinen. Gedichte. Frankfurt 2000 
Ich war einmal. Roman. Salzburg und Wien 1989 
Feuerland. Roman. Salzburg und Wien 1992 
Mein Hund, meine Sau, mein Leben. Roman. Salzburg und Wien 1994 
Ein hinreissender Schrotthändler. Roman. Köln 1999 
"Die Menschen lügen. Alle" und andere Psalmen. Frankfurt 1999 
Malojawind. Eine Liebesgeschichte. Hamburg 1988 
Ein springender Brunnen. Roman. Frankfurt 1998 

Die Vernunft der Dichter. In: Stimmen der Zeit, 10/1999, 696-708 
Gott in der modemen Literatur. München 1997 
Im Spiegel der Dichter. Mensch, Gott und Jesus in der Literatur des 
20. Jahrhunderts. Düsseldorf 1997 
Theologie und Literatur 2001.ln: Stimmen der Zeit, 2/2001, 121-132 
Auf der Suche nach dem verlorenen Gott. Religion in der Literatur 
der Gegenwart. Mainz 1997 
Die Rede von Gott in der modemen Literatur. In: Spuren zum 
Geheimnis, hg. von Thomas Schreijäck. Ostfildern 2000, 13-52 
"Esthers Tränen, Judiths Tapferkeit". Biblische Frauen in der Literatur 
des 20. Jahrhunderts. Darmstadt 2003 
Erlebte Welt - Erschriebene Welten. Theologie im Gespräch mit 
österreichiseher erzählender Literatur der Gegenwart. 
Innsbruck/Wien 1997 


